DOUTRINA e

HOBBES: JUSRACIONALISMO E RAZI0 PRATICA.
0 FUNDAMENTO RACIONAL DO PACTO SOCTAL
B A IDELA DE AUTONOMIA

Manuel Afonso Costa
Professor Associado, Tempo Parcial, Faculdade de Direito da Universidade de Macau

RESUMO

Este texto procura estabelecer um nexo entre o voluntarismo formal que
preside a concepgdo moral de Hobbes e que contamina a sua posi¢ao juridica com
aideia de autonomia que friamente subjaz aos elementos visiveis da sua posi¢ao
ideol6gica. Hobbes € mais jusracionalista do que a primeira vista parece. Hobbes
¢ mais internalista do que externalista, conquanto a sua propedéutica moral ao
nivel das obrigagdes defenda uma posi¢éo centrada na ideia de remuneragdes e
penas que ¢ tipica do voluntarismo externalista. No plano da felicidade Hobbes
ndo anda longe do epicurismo, mas o seu hedonismo é mais deliberadamente
cirenaico, uma vez que os elementos cinéticos prevalecem sobre os elementos
catastematicos. Como em todas as posigdes filosoficas genuinamente originais
presidem a concep¢do de Hobbes elementos aparentemente contraditorios.
O n6 de convergéncia da coeréncia hobbesiana reside nele prdprio, na sua
originalidade, no caracter unico, inovador e sob muitos aspectos revolucionario
do seu pensamento. Ao articular uma propedéutica hedonista a um voluntarismo
pessimista de tipo calvinista com uma posicéo externalista ao nivel das obrigacdes
mas internalista e racional ao nivel das motiva¢des, e ainda finalmente com
uma defesa intransigente de uma autonomia de tipo humanista, Hobbes realiza
verdadeiramente a quadratura do circulo. Este texto procura, de uma forma
muito sintética e incisiva, dar conta desse “tour de force” intelectual.

1. Introducio.
Hobbes é um autor incontornavel. Nfo interessa o quanto influenciou




e BOLETIM DA FACULDADE DE DIREITO

ou nio, esta ou aquela regido da Europa, este ou aquele autor, esta ou aquela
época. Positivamente ou negativamente esta sempre presente. Mais odiado do
que amado, s vezes referido sem referéncia ao nome e a obra, é uma realidade
intelectual que ndo se pode evitar, eu diria, até aos nossos dias.

Relativamente a Hobbes, eu diria ainda que faz sentido comecar pelo fim
isto € pelo que se percebe logo a partida que € a inteng¢@o ultima de Hobbes
do ponto de vista juridico-politico. Todo o pensamento de Hobbes culmina na
necessidade do Pacto Social, na sua inevitabilidade. Hobbes chega 14 através
de um longo processo de analise racional e dedutiva, aqui sim claramente more
geometricol, sendo que pelo meio carrega um pouco nas suas tintas, porque a
ideia de Contrato2 Social ou Pacto lhe parece absolutamente necessaria para
salvaguardar a sociedade, a paz e, em ultima instancia, a civilizagdo. Hobbes ¢,
neste plano, um racionalista puro. E qual ¢ a grande finalidade, aquilo que no fim
de contas Hobbes pretende demonstrar: simplesmente a ideia de que os homens
devem renunciar aos seus direitos basicos, mesmo ao de auto-preservacdo em
fungdo da necessidade vital da criagdo da Sociedade Civil, essa sim garante
da auto-preservagdo dos seus membros. E de tal modo Hobbes acredita nas
virtualidades da sociedade instituida pelo Paco que nfo reconhece o direito de
resisténcia ao poder entretanto criado, o poder do magistrado, quer dizer, o poder
do Principe3.

A propedéutica antropologica de Hobbes ¢ tdo sombria, em larga
medida, porque é elevada a parada proposta na légica do Pacto. A cedéncia dos

1 “For were the nature of human actions as distinctly known as the nature of quantity in geometrical
figures, the strength of avarice and ambiton, which is sustained by the erroneous opinions of
the vulgar as touching the nature of right and wrong, would presently faint and languish”, cf.
Thomas Hobbes [De homine and de cive], in Gert 1993: 91.

2 Eeuacrescentaria, um epicurista consequente. Todos os autores que colocam o problema do bem
e do mal no seu enquadramento sensivel com a questdo do prazer e da dor, devem seguramente
alguma coisa ao materialismo naturalista do sdbio de Samos. Mas mesmo relativamente ao tema
do Contrato ndo posso deixar de intercalar aqui o que Epicuro disse: “Pour tous ceux des étres
vivants qui n’ont pas pu passer de contrat sur le point de ne pas faire de tort mais de n’en pas
subir non plus, & I’égard de ceux-1a (les animaux), rien n’est juste ni injuste ; (...) La justice
n’est pas un quelque chose en soi, mais, quand les hommes se rassemblent, en des lieux, peu
importe, chaque fois, lesquels et leur grandeur, un certain contrat sur le point de ne pas faire
de tort ou de ne pas en subir”, cf. Epicuro [Cartas e maximas], in Conche 1992: 241. Alguma
relagdo deve haver entre estes factos.

3 “We do not therefore by nature seek society for its own sake”, cf. Thomas Hobbes [De homine
and de cive], in Gert 1993: 111. O que esta de acordo com o facto (é a opinido de Hobbes), de
que os homens ndo tém nenhum prazer na vida social. “(...) men have no pleasure, (but on the
contrary a great deal of grief) in keeping company, where there is no power able to over - awe
them all”, cf. Thomas Hobbes [Leviathan, XIII, § 5], in Flathman 1997: 69 ¢ 70.




DOUTRIVA s

direitos (rights), entendida no sentido de liberdades (privilégios), pressupde a
dramatizac@o dos perigos e a inflagdo do valor de tudo o que deve ser cedido.

E porque 0 homem & um ser com direitos (rights), eu diria com direito a
tudo4, que os direitos se tornam uma arma de dois gumes. S&o os direitos, ou seja
o direito aos direitos, que pode transformar as relagdes entre os homens numa
guerra de todos contra todos. Esta é a contradi¢do fundamental no estado de
natureza, se aqui entendermos por estado de natureza o estado anterior ao estado
civil e por civil o estado que ¢ inaugurado pelo Pacto. E que consiste em qué?
No facto de que o meu direito é simultaneamente um direito de resisténcia e de
ataque: “Seeing then to the offensiveness of man’s nature one to another, there is
added a right of every man to everything, whereby one man invadeth with right,
and another with right resisteth; and men live thereby in perpetual diffidence,
and study how to preoccupate each other; the estate of men in this natural liberty
is the estate of war (...) The estate of hostility and war being such, as thereby
nature itself is destroyed, and men kill one another”s.

Aparentemente tudo estaria certo apesar do pre¢o a pagar uma vez que
este seria o estado de total liberdade para todos, sendo que essa liberdade ¢ a
assun¢do de todos os direitos (rights). Mas acontece que, e Hobbes viu isso
muito bem: “he therefore that desireth to live in such an estate, as is the estate
of liberty and right of all to all contradicteth himself. For every man by natural
necessity desireth his own good, to which this estate is contrary, wherein we
suppose contention between men by nature equal, and able to destroy one
another”s; que aquilo que era suposto ser o estado de total liberdade e assungio
plena de todos os direitos transforma-se imediatamente no estado de contengéo
e de medo, de mutual diffidence, e portanto de ndo liberdade.

E a contradi¢do torna-se ainda mais evidente quando se percebe que
aquilo que eu considerava um direito atinente & minha auto-preservacao se torna
numa situagdo que pela sua universalidade mais coloca em perigo essa minha

4 “Every man by nature hath right to all things, that is to say, to do whatsoever he listeth to whom
he listeth, to possess, use, and enjoy all things he will and can. For, seeing all things he willeth,
must therefore be good unto him in his own judgment, because he willeth them; and may tend to
his preservation some time or other; or he may judge so, and we have made him judge thereof,
sect. 8: it followeth that all things may rightly also be done by him. And for this cause it is right1ly
said: Natura dedit omnia omnibus, that Nature hath given all things to all men, insomuch, that
jus an utile, right and profit, is the same thing. But that right of all men to all things is in effect
no better than if no man had right to any thing. For there is little use and benefit of the right a
man hath, when another as strong, or stronger than himself, hath right to the same”, cf. Thomas
Hobbes [The elements of law natural et politic, I, 14, §10], in Tonnies 1984: 72.

5 Thomas Hobbes [The elements of law natural et politic, I, 14, §11], in Tonnies 1984: 72 e 73.
6  Thomas Hobbes [The elements of law natural et politic, I, 14, §12], in Tonnies 1984: 73.




e BOLETIM DA FACULDADE DE DIREITO

preservacao:

“Seeing this right of protecting ourselves by our own discretion and
force, proceedeth from danger, and that danger from the equality between men’s
forces: much more reason is there, that a man prevent such equality before the
danger cometh, and before there be necessity of battle. A man therefore that hath
another man in his power to rule or govern, to do good to, or harm, hath right,
by the advantage of this his present power, to take caution at his pleasure, for
his security against that other in the time to come. He therefore that hath already
subdued his adversary, or gotten into his power any other that either by infancy,
or weakness, is unable to resist him, by right of nature may take the best caution,
that such infant, or such feeble and subdued person can give him, of being ruled
and governed by him for the time to come. For seeing we intend always our
own safety and preservation, we manifestly contradict that our intention, if we
willingly dismiss such a one, and suffer him at once to gather strength and be our
enemy. Out of which may also be collected, that irresistible might in the state of
nature is right”7.

E o resultado é dbvio, a razdo8 pratica s6 pode determinar que o grande
objectivo ndo pode ser a auto-preservacdo enquanto direito individual subjectivo
que sempre degenera na guerra de todos contra todos, mas antes a obrigagdo de
procurar a paz?. E é por isso que na situagdo p6s Contrato a lei natural suprema
j4 ndo € a auto-preservacdo mas a seguranca: “Now all the duties of rulers are

7  Thomas Hobbes [The elements of law natural et politic, I, 14, §13], in Tonnies 1984: 75 ¢ 76.

8  Para Hobbes a raziio ndo ¢ uma faculdade através da qual se intuem factos normativos ou fins
intrinsecos da nossa natureza Metafisica. “By right reason in the natural state of men”. Hobbes
afirma que compreende, ndo “as many do, an infallible faculty, but the act of reasoning, that
is, the peculiar and true ratiotination of every man concerning those actions of his which may
either redound to the damage, or benefit of his neighbours”, cf. Thomas Hobbes [De homine and
de cive], in Gert 1991: 123 (Nota de rodapé). Noutro contexto o sentido é o mesmo: “Reason
(...) is nothing but reckoning”, cf. Thomas Hobbes [Leviathan, V, § 2], in Flathman 1997: 26.
Como diz Darwall, «a power of influence», in Darwaal 1995: 58. Um célculo, um ter em conta,
um considerar. E na transferéncia (of motive force) dos fins para os meios pelo right reasoning
que os ditames da razdo consistem. Pode-se-lhe chamar: «The instrumental reason view of
normativity», cf. Darwaal 1995: 58.

9  “But since it is supposed from the equality of strength and other natural faculties of men, that
no man is of might sufficient, to assure himself for any long time, of preserving himself thereby,
whilst he remaineth in the state of hostility and war; reason therefore dictateth to every man for
his own good, to seek after peace, as far forth as there is hope to attain the same; and to strengthen
himself with all the help he can procure, for his own defence against those, from whom such
peace cannot be obtained; and to do all those things which necessarily conduce thereunto”, cf.
Thomas Hobbes [The elements of law natural et politic, I, 14, §14], in Ténnies 1984: 74.




DOUTRINA e

contained in this one sentence, the safety of the people is the supreme law”10.

2. “Rights” e “Law”

Quando eu dizia, ha pouco, que 0 homem ¢ um ser com direitos (rights) e
logo acrescentava que esses direitos lhe conferiam o direito a tudo, na expressio
direito a tudo concentravam-se todas as sombras de uma perspectiva de conflito
generalizado. Interessa, porém, acrescentar que esse perigo sombrio, a sua
possibilidade pelo menos s existe porque esses direitos ndo sdo direitos de uns,
mas antes de todos os homens e nesse sentido sdo direitos naturais, portanto
préprios da natureza humana. E a igualdade constitutiva de todos os homens
perante os direitos subjectivos que faz com que eles sejam perigosos!!, na
medida em que sendo subjectivos se tornam pela sua natureza universais. Todos
os homens tém direito a tudo. Mas ¢ através do lado positivo dos direitos que eles
se tornam caros, e que portanto funcionam como moeda de troca para qualquer
coisa que ao sacrifica-los o faz em ordem a um bem ainda maior. De facto, uma
analise mais inteligente do Pacto permite perceber que o que no fim de contas
estd em jogo enquanto lei natural fundamental no € a preservagio de si mesmo
mas a procura da paz. A auto-preservagdo ¢ um direito no sentido de right, quer
dizer de liberdade, enquanto a procura da paz é uma lei no sentido de /aw, isto é
de obrigagio!2. E a paz e s6 a paz que garante a preservacio.

A auto-preservacdo ¢ um direito natural primario, right, a obrigacio é
uma matéria de self-interest. A auto-preservacdo, enquanto direito (right), é

10 Thomas Hobbes [De homine and de cive], in Gert 1993: 258.

11 E por isso que, contrariamente 4 natureza que deu a todos um direito igual sobre todas as coisas,
ainstauragdo da sociedade origina desigualdade. Ndo hé sociedade e progresso sem desigualdade.
A instauragdo da sociedade ¢ a erupgdo de uma assimetria onde se ganham e perdem direitos
(rights). E ¢é esta assimetria que abole a primitiva dissensdo.

12 Law / Right (Direito das leis juridico / Direito natural subjectivo): a) Obligation ought =

consequéncia analitica do Contrato (vontade); b) Law / ought =Inelutével compromisso com a
auto-preservagao (racional).
E evidente que a) se subsume em b) Dado que a normatividade enquanto racionalidade
instrumental € claramente mais importante. Em Hobbes tudo se subssume aos imperativos da razio
prética motivada pelo principio fundamental da preservagdo, da seguranga, da paz. Simplesmente
este tipo de motivo, ndo é do tipo dos motivos particulares que poderiam estimular um agente
particular na prossecugdo de interesses particulares. E um motivo geral ditado pelo racicinio da
recta razdo a partir de uma andlise dos homens de tipo empirico-naturalista. Hobbes néo é um
internalista autonomista associado a ideia de uma “free agency”, caso a caso. A autonomia em
Hobbes € um valor abstracto e teorético. A autonomia é de uma vez por todas explicitada através
da decisio pelo pacto. E a opgéo pelo Pactoque faz do homem um ser livre e autdnomo. E no
convém esquecer nunca, porque o Pactoé um produto artificial da razdo prética, ou seja é uma
institui¢do construida pelo espirito.




e BOLETIM DA FACULDADE DE DIREITO

aquilo que se perde, € o direito que se cede. Trata-se do sacrificio de um direito
primério, basico, fundamental. Como ja estava nos Elementos: “It is therefore a
right of nature: that every man may preserve his own life and limbs, with all the
power he hath”13.

E é a mesma racionalidade, aquela conclui da vantagem da paz para
assegurar o direito béasico da auto-preservagéo, que conclui que a melhor solugao
para a paz reside na ideia de Pacto Social através do qual se d4 uma transferéncia
de poderes!4, isto é de rights, que antes pertenciam ao individuo. E um sacrificio
racional em ordem a salvaguarda de um interesse supetior. E verdade que foi
ditado pelo medo, mas ndo um medo abstracto, antes o medo real da morte
violenta que é ditada pela logica da guerra de todos contra todos: “The cause
in general which moveth a man to become subject to another is (as I have said
already) the fear of not otherwise preserving himself”15.

E ¢ evidente que tudo tem um preco. O homem ganha e perde com o
Contrato, o que de resto € a logica de todos os contratos. A transferéncia de
poderes resulta numa diminui¢do de direitos, mas o mais relevante € a perda
do direito de resisténcia relativamente justamente a entidade para a qual se
transferiram os poderes que se cederam. O Pacto transforma o individuo num
sujeito. Apesar de muitos autores considerarem que o Pacto de Hobbes operado
no sentido do Principe, é um “pacto de sujei¢do”, eu penso que todo o Pacto

13 Thomas Hobbes [The elements of law natural et politic, I, 14, §6], in Ténnies 1984: 71.

14 Enunca é demais insistir no facto de que é a transferéncia de poderes que gera a obrigagdo. Como
se salienta muito claramente no Leviathan: “Right is layd aside, either by simple Renouncing it;
or by Transferring it to another. By Simply Renouncing; when he cares not to whom the benefit
thereof redoundeth. By Transferring; when he intendeth the benefit thereof to some certain
person, or persons. And when a man hath in either manner abandoned, or granted away his Right;
then is he said to be Obliged, or Bound, not to hinder those, to whom such Right is granted, or
abandoned, from the benefit of it: and that he Ought, and it is his Duty, not to make voyd that
voluntary act of his own”, cf Thomas Hobbes [Leviathan, XIV, §7], in Flathman 1997: 73. E
também nunca é demais insistir no facto de que o que faz a eficicia do Contrato ¢ o facto de
que este esquema é reciproco e se universaliza no seio de uma comunidade. O Contrato ¢ uma
transferéncia mutua universal. E por isso dela resulta uma obrigagdo generalizada. Por em causa
as obrigagdes mais ndo é do que violar os pactos, e, no horizonte, colocar de novo o estado de
natureza como possibilidade, ou seja o perigo da guerra de todos contra todos e portanto da morte
violenta. Por isso Hume colocou na ideia de contrato, quer dizer de manutenc@o da palavra, na
capacidade de passar de uma promessa ao cumprimento gerado pela obrigagio o grande alicerce
de toda a civilizagio. Hobbes, contudo, fiel a0 seu sentimento antropologicamente pessimista
dir4 que o que leva os homens a cumprir a palavra é apenas 0 mesmo que os levou a abdicar de
direitos tdo ciosamente mantidos, e portanto apenas o medo ditado pelo poderoso instinto de
preservago e seguranga. A sua analise é sempre desde o principio ao fim empirico-naturalista.
E a anélise ¢ feita a partir dos comportamentos humanos.

15 Thomas Hobbes [The elements of law natural et politic, I, 19, §11], in Tonnies 1984: 105.




DOUTRINA e

ao fazer de um individuo um sujeito, ¢ um “pacto de sujeicdo”, seja qual for a
entidade, seja qual for a natureza do Pacto. De resto em Hobbes nos Elementos
as duas possibilidades de Pacto, aquelas que acabaram por triunfar na civilizagdo
europeia estavam ainda 14 como hipdtesel6, embora no Leviathan o autor tenha
demonstrada que a sua simpatia ia no sentido da sujeicdo ao Soberano. Em boa
verdade, tal como qualquer Pacto ¢ “pacto de sujeigdo”, também qualquer poder
para o qual se transferem os poderes é um poder soberano, quer se trate de um
principe, um magistrado ou uma assembleia:

“In all cities or bodies politic not subordinate, but independent, that
one man or one council, to whom the particular members have given that
common power, is called their sovereign, and his power the sovereign power;
which consisteth in the power and the strength that every of the members have
transferred to him from themselves, by covenant. And because it is impossible
for any man really to transfer his own strength to another, or for that other to
receive it; it is to be understood: that to transfer a man’s power and strength, is
no more but to lay by or relinquish his own right of resisting him to whom he so
transferreth it. And every member of the body politic, is called a subject(viz.),
to the sovereign™17,

A obrigagédo ¢ a lei que resulta da contragdo do Pacto, uma vez que a
obrigagdo surge quando se abandona ou cede um direito, “for where liberty
ceaseth, there begineth obligation™!8. Neste plano a posi¢do de Hobbes é
puramente internalista no sentido em que é a racionalidade do agente que o leva
a celebragdo do Pacto e ¢ deste que através da cedéncia de direitos se contraem
obrigagdes. O esquema pressupde um elevado grau de autonomia e portanto de
liberdade. Ndo ha nada de extrinseco por ora no pensamento de Hobbes, pelo
menos no plano ético-juridico.

Mas o que sustenta esta ilagdo e é o que néo pode ser perdido de vista é
que ¢ o Contrato que inaugura obrigag¢des, porque introduz a ideia de direito, no
sentido de lei ou seja no sentido de /aw, onde antes existia o direito no sentido

16 “a man may subject himself to him that invadeth, or may invade him, for fear of him; or men
may join amongst themselves to subject themselves to such as they shall agree upon for fear
of others. And when many men subject themselves the former way, there ariseth thence a body
politic, as it were naturally; from whence proceedeth dominion, paternal and despotic. And when
they subject themselves the other way, by mutual agreement amongst many: the body politic they
make, is for the most part called a commonwealth, in distinction from the former, though the
name be the general name for them both. And I shall speak in the first place of commonwealths,
and afterward of bodies politic patrimonial and despotical”, cf. Hobbes [The elements of law
natural et politic, I, 19, ?], in Tonnies 1984: 105.

17 Thomas Hobbes [The elements of law natural et politic, I, 19, §11], in Ténnies 1984: 105.
18 Thomas Hobbes [De homine and de cive], in Gert 1993: 207.




s BLETIM DA EACULDADE DE DIRETTO

de direitos, ou seja de rights, sendo que, curiosamente, ¢ o Contrato, ou seja
o direito, ou seja a emergéncia da lei com as suas obrigagdes, que obriga a
cedéncia de direitos, 4 sua perda, no sentido de liberdades, poderes, prerrogativas
individuais e subjectivas, que se perdem para que através do Pacto se ganhe o
fundamental que é a seguranca. No De cive Hobbes exprime-se acentuando o
facto de que toda a obrigacdo resulta do Contrato.

No Leviathan — e acrescento de passagem que mesmo ai se coloca em
alternativa a sujeicio a um homem, a uma commonwealth ou auma assembleia —
o sentido da lei e da obrigagdo ndo softe alteragdo, ¢ apenas mais desenvolvido e
especificado o sentido da obrigagdo assim como, e isso ¢ fundamental, a ligagdo
entre lei, Contrato, obrigacio e liberdade. S6 ha liberdade civil no quadro da
Sociedade Civil, ou seja da sociedade que € instituida pelo Pacto. As liberdades,
ditas naturais, sdo pseudo liberdades uma vez que se voltavam contra os seus
detentores. E nesta propensio para a artificialidade, para a valorizagéo do que ¢
instituido, que reside o elemento mais declaradamente humanista do pensamento
de Hobbes. E provavelmente é também ai que reside a animosidade e intolerancia
de que foi alvo. Finalmente, até o seu ateismo, quer dizer a acusagéo de ateismo,
ndo estd propriamente nas suas posigdes teologicas, mas nesta concepgdo social
sem caugdo extrinseca, sem externalismo autoritario e arbitrario: “in the act of
our Submission, consisteth both our Obligation, and our Liberty; which must
therefore be inferred by arguments taken from thence; there being no Obligation
on any man, which ariseth not from some Act of his own; for all men equally,
are by Nature Free”19.

Hobbes podia ter construido neste lugar o seu pensamento sem tanto
recurso 4 negativa, como foi o caso, mas ganharia uma expressdo provavelmente
muito ostensiva e até provocatéria. As obrigagdes que impendem sobre os
homens s3o desencadeadas pela sua propria vontade, nisso consiste a sua
liberdade também. Os homens s6 se submetem porque pela razdo chegaram a
conclusio de que esse é o melhor caminho para salvaguardar a seguranga e a
liberdade, porque de facto nada lhes ocorre enquanto obrigagdo que ndo seja o
resultado da sua propria acgo. Nao ha mais obrigagdes que estas, ou seja aquelas
que o homem desencadeia através da sua propria ac¢do e iniciativa. Defesa clara
e intransigente da autonomia. Volto a repetir traduzindo e sublinhando: ndo hd
nenhuma obrigagdo de nenhum homem que ndo seja obra sua. Pode falar-se de
internalismo empirico-naturalista a propdsito de Hobbes na medida em que “the
normativity of the laws of nature consists in their role in rational deliberation
from an agent’s point of view, indicating necessary means for an inescapable

19 Thomas Hobbes [Leviathan, XXI, §10], in Flathman 1997: 119.




DOUTRIVA s

end”20.

E muito importante, no caso de Hobbes, separar judiciosamente razio
tedrica e razdo pratica. Nada seria mais injusto para o empiro-naturalismo de
Hobbes que imputar-lhe a dindmica de uma razdo teorética cuja faculdade
consistisse na intui¢do dos factos normativos ou na procura de fins intrinsecos de
natureza metafisica. Hobbes ndo é um intuicionista racional. A sua razdo é uma
raz3o raciocinante, perfeitamente definida em nota de rodapé no De cive: “By
right reason in the natural state of men, I understand not as many do, an infallible
faculty, but the act of reasoning, that is, the peculiar and true raciocination of
every man concerning those actions of his, which may either redound to the
damage or benefit of his neighbours”21.

3. Os alicerces antropolégicos e morais do Contrato Social ou Pacto

E agora a altura de ir do fim para o principio. E ver como é que Hobbes
fundamentou, no plano, primeiro, da sua propedéutica antropoldgica e, depois,
moral, todo o edificio empirico e racional que culmina na inevitabilidade do
Contrato e de um Contrato que transforma todos os individuos em sujeitos.
“Pacto de sujeigdo”? Enfim, todos os pactos sdo “pactos de sujei¢io”, mesmo os
que por associagdo se submetem a volonté générale (vontade geral). A vontade
geral conduz, tal como conduziu, a0 mesmo Leviathan, conquanto se possam
discutir ganhos e perdas. E um calculo que se pode fazer mas que ndo anula a
transformac@o ontoldgica de base.

E uma consabida particularidade, a dos autores ingleses da filosofia
juridico-politica moderna: Hobbes e Locke, sobretudo, o facto de nio terem
construido um sistema abstracto de direito de tipo jusracionalista 2 semelhanca
dos seus congéneres continentais: Grocio, Pufendorf, Wolf , Leibniz e outros,
sendo que estes sdo os mais relevantes, (mas também Vattel, Burlamaqui,
Barbeyrac, De Felici, Heinecius, Thomasius, etc.).

A grande inflexdo levada a cabo pelos jusnaturalistas foi desde logo
epistémico-metodologica, ao rejeitarem os pressupostos deontoldgicos do neo-
estoicismo e ao abordarem a natureza humana no no plano do dever-ser mas
essencialmente no plano do ser. Por isso valorizaram uma abordagem naturalista
e empirica dos comportamentos humanos e néo tanto a partir de uma natureza
abstracta, transcendental, fosse de que natureza fosse.

E com base nessa revolugdo epistémica levaram por diante uma reflexio
da vida moral a partir dos seus elementos empirico-sensualistas recuperando

20 Darwall 1995: 57.

21 Thomas Hobbes [De homine and de cive], in Gert 1993: 123. Cf. Também Thomas Hobbes
[Leviathan, V, §1, 2, 3 e 4], in Flathman 1997: 26 ¢ 27.




e BOLETIM DA FACULDADE DE DIREITO

o realismo materialista do pensamento moral de Epicuro, quicé reequacionado
modernamente em orientagdes neoepicuristas como é por exemplo o caso do
Gassendismo, e ainda de alguns autores percursores do libertinismo hedonista
que hé-de culminar em pleno século XVIII. Mas, sobretudo em Hobbes, ha uma
opcio ontolégica fundamental pelo nominalismo de Guilherme de Ochkam e
uma opcdo teoldgica pelo calvinismo. Sente-se que, porém, estas opgdes sO
contaminam formalmente o seu pensamento ético-juridico, na medida em que se
constata uma separagfio completa das vérias instdncias. O pensamento juridico-
politico de Hobbes é completamente laico, secularizado e profano.

Pelo seu calvinismo ele é contudo empurrado para uma abordagem em que
ressurge um pessimismo sem contemplagdes. O homem € um pecador, porque
¢ constitutivamente mau e egoista, um verdadeiro lobo para o seu semelhante.
Dominado pelo egoismo vé medrar em si todos as tendéncias pecaminosas
geralmente associadas ao corpo e & carne como sejam a concupiscéncia, a cobica
e um verdadeiro culto do prazer. Estamos na presenca de uma antropologia muito
sombria que provavelmente Hobbes observou empiricamente e a partir de uma
analise naturalista sem preconceitos ético-metafisicos, mas que seguramente o
seu calvinismo religioso potenciou.

Pelo seu nominalismo, Hobbes é levado a uma completa relativizagdo
dos valores éticos e das virtudes tradicionais: o0 bem e o mal, a justi¢a, a honra, a
equidade tudo isso ndo sdo mais do que nomes designando esséncias abstractas.
Por outro lado o nominalismo franciscano enfatiza o papel do individuo a partir
do modo como resolve a questdo dos universais22. Ao provocar uma eroséo na
organicidade assim como na légica do bem comum e das realidades definidas a
partir dos seus apéndices sociais, prepara-se o caminho para o individualismo
moderno. A realidade ¢ a realidade das coisas e pessoas singulares. A atomizacdo
da sociedade multiplica os seus focos de conflitualidade e por essa via faz nascer a
ideia de Contrato justamente como remédio para o caracter deletério das relagdes
entre os individuos. O voluntarismo da Escoléstica Franciscana complementa
esta logica ao preparar os individuos para a necessidade de obediéncia ao
soberano, verdadeiro lawgiver, instituindo assim o desenvolvimento de uma
l6gica positivista que subjaz a todas as formas de voluntarismo ético-moral e
juridico, se bem que o arquétipo e o modelo homolégico de fundo seja sempre o
voluntarismo teoldgico.

Se antes a harmonia social resultava da multipla pertenca dos individuos
aos conjuntos em que se dilufa a sua individualidade, esta pulverizagdo das
instituigdes corporativas, esta decomposi¢do dos grupos nos seus atomos

22 A articulagio expressa entre a questio dos universais e a pré-figuragdo do individualismo
moderno estd bem desenhada em Hespanha 1997.




DOUTRINA e

constituintes, coloca os individuos & mercé de todos os perigos, sendo
que os perigos surgem precisamente a partir dos individuos, isto é da sua
maldade essencial, do seu egoismo, do caréacter concupiscente da sua vontade
desordenada. E isto que assinala o regresso ao estado de natureza, que comeca,
desde logo, pelos proprios individuos, uma vez destruidas as institui¢es sociais
que funcionavam como almofada de choque, j4 que nelas se respirava a ideia
de uma harmonia intrinseca onde as pulsdes eram como que domesticadas.
Assim nominalismo, antropologia sombria e pessimista e finalmente dispositivo
voluntarista e positivista sdo os ingredientes de um puzzle, donde emerge a
filosofia social e politica de Hobbes.

Mas dei apenas um passo atrés, interessa agora descer até aos fundamentos
primérios, a partir dos quais o pensamento secularizado e profano se ergue como
um edificio totalmente auténomo.

Antes de tudo importa saber que Hobbes inverte a equacio tradicional
da relagdo entre a moral e a questdo do bem e do mal, operando uma verdadeira
revolugdo coperniciana neste dominio. Em vez de uma preliminar definicio do
que ¢ bom e do que € mau, para depois estabelecer como valor moral a opgio
pelo bem ou pelo mal, sendo a primeira moralmente justa e louvéavel e a segunda
injusta e recrimindvel, Hobbes considera que primeiro que tudo ha o desejo e
aquilo que se deseja e aquilo de que se sente aversdo. E a defini¢io do bem e do
mal vem em fung&o deste tipo de comportamento volitivo. E bom aquilo que se
deseja e é¢ mau aquilo que se evita23.

E para que ndo haja duvidas, interessa acentuar que as nogdes sdo
ainda relativas no que diz respeito aos proprios agentes, isto apesar de que o
quadro tragado relativamente a problemética do bem e do mal j4 era de per si
absolutamente relativista. Mas ao mudarem os agentes muda aquilo que se pode
considerar bom ou mau, uma vez que mudam os desejos. A acentuagio desta
orientagdo idiossincratica visa a0 mesmo tempo enfatizar o caracter Ginico do
individuo, esvaziando assim, acintosamente, a possibilidade de uma natureza
humana comum o que remeteria para a velha metafisica das esséncias estaveis,
eternas e imutaveis24.

Em resumo os homens procuram o que os remunera e evitam aquilo que
lhes ¢ desagraddvel, porque aquilo de que sentem desejo é o que lhes agrada

23 “But whatsoever is the object of any mans Appetite or Desire; that is it, which he for his part
calleth Good: And the object of his Hate, and Aversion, Evill; And of his Contempt, Vile and
Inconsiderable”, cf. Thomas Hobbes [Leviathan, VI, §7], in Flathman 1997: 32.

24 “For these words of Good, Evill, and Contemptible, are ever used with relation to the person
that useth them: There being nothing simply and absolutely so; nor any common Rule of Good
and Evil, to be taken from the nature of the objects themselves”, cf. Thomas Hobbes [Leviathan,
VI, §7], in Flathman 1997: 32.




s BOLETIH DA FACULDADE DE DIREITO

e aquilo de que sentem aversdo ¢ o que lhes provoca desagrado ou mesmo
medo. Entretanto h4 que ter a consciéncia de que os homens na sua finitude
néo alcangam até ao infinito tudo o que lhes podera (ia) trazer satisfagdo assim
como aquilo que lhes podera (ia) trazer desconforto e desagrado. Mas mesmo
cientes disso os homens néo abdicam do facto de que estdo sempre em processo
de calculo, raciocinio, analise o mais exaustiva possivel para se enganarem o
minimo possivel. Os homens estdo sempre em estado de deliberagéo continuada
sendo que ao deliberarem pdem termo a um processo intermédio e iniciam
imediatamente outro. As sucessivas deliberagdes sdo acompanhadas de longas
cadeias de consequéncias das quais ndo se pode vislumbrar o fim mas que
alimentam o processo deliberativo. Portanto as deliberagdes ndo sdo nunca
orientadas por bens absolutos mas apenas para o que no quadro raciocinante e
no esforgo de previsdo aparece como sendo o melhor bem possivel dentro das
circunstincias. S3o0 assim apenas bens aparentes?s.

Volto a insistir: o bem absoluto nfo existe, até pela propria defini¢do
e natureza do bem. Cair na tentagio duma concep¢do do bem absoluto seria
cair na tentagio das esséncias. Ora o método de Hobbes é um método empirico
justamente porque a realidade nfo lhe oferece ancoradouros estaveis. A
empiricidade e a relatividade em Hobbes sdo irmdos siameses, inseparaveis
portanto e congenitamente inseparaveis. E a natureza flutuante do desejo, € a
mobilidade do bem, é a imprevisibilidade da equag@o onde desejo, bem e clculo
raciocinante e deliberativo se movimentam que enquadram o método epistémico
empirista e vice-versa. Portanto, em resumo, os homens estdo sempre dentro
de um processo, dentro de um movimento de desejo e aversdo. Neste plano
muito particular, o pensamento de Hobbes inflecte do hedonismo moderado do
epicurismo, do seu sentido do prazer catastematico, para uma nogéo cinética do
prazer que pressupde um movimento e uma insatisfagio permanente. Por sinal
eu preferiria considerar uma satisfagdo sempre adiada e ndo uma insatisfagéo
permanente. Penso que faz mais justi¢a ao tipo de hedonismo cinético implicito
na posigio expressa por Hobbes. Ainda assim néo tenho dividas em afirmar que
a posicdo de Hobbes se aproxima muito do hedonismo cirenaico por um lado
e também do vitalismo desenvolvido por figuras como Trasimaco, Célicles e
Goérgias emblematicas do relativismo ético nos didlogos platénicos.

4. Felicidade: razio e prudéncia
O célculo sem fim a vista, a impossibilidade pratica da previsdo das
consequéncias, transforma a felicidade em Hobbes num processo intermindvel

25 Segui, no essencial, Thomas Hobbes [Leviathan, VI], in Flathman 1997: 37.




DOUTRINA s

de procura de bens aparentes, onde jamais se poderd lograr tranquilidade26,
satisfacdo e sobretudo a ideia pacificadora de um sumo bem e de um fim ultimo.
A felicidade nesta vida consiste:

“not in the repose of a mind satisfied. For there is no such Finis Ultimus,
(utmost ayme,) nor Summum Bonnum, (greatest good,) as is spoken of in the
Books of the old Morall Philosophers. Nor can a man any more live, whose
Desires are at the end, than he, whose Senses and Imaginations are at a stand.
Felicity is a continual progresse of the desire, from one object to another; the
attaining of the former, being still but the way to the later. The cause whereof is,
That the object of mans desire, is not to enjoy once onely, and for one instant of
time; but to assure for ever, the way of his future desire”27.

E a verdade ¢ que no seu caminho o homem encontra os outros homens
disputando, desde logo, os meios através dos quais as satisfagdes se alcangam e
tudo isto ampliado pela consciéncia racional pratica de que os poderes de que se
dispde para alcangar os bens, que se procuram, precisam de ser mantidos, uma
vez que o processo ¢ infinito, sendo que outros poderes se afiguram necessarios
até para garantir a manutencdo dos poderes ja existentes e que a experiéncia
mostrou terem sido absolutamente necessarios para os objectivos que entretanto
se alcangaram. Dai que Hobbes afirme que: “in the first place, I put for a general
inclination of all mankind, a perpetual and restless desire of power after power,
that ceaseth onely in Death”28.

Percebe-se que este dispositivo nos conduza justamente as antipodas de
uma tradi¢do do intelectualismo e da tradi¢@o classica, ou seja que afinal nos
conduza a promogdo da ubris. Tudo aquilo que é violentamente apostrofado
nas tradigdes platdnica, estdica, cristd mas até na tradi¢do epicurista, ou seja
as honras, as glérias, o poder, o dinheiro, etc. tudo agora cabe perfeitamente no
dispositivo hedonista da felicidade em Hobbes. E cabe bem, diga-se em abono
do autor, porque na sua analise prescindir delas s6 poderia resultar de uma
ascese que apareceria aqui como um borrdo sem nexo na sua linha de orientagio
vitalista e expansiva.

Mas, e isso ndo deixa de ser curioso, é justamente aquilo que promove
as diferencas entre os homens, ou seja as honras de que se rodeiam, os poderes
que conseguem, as desigualdades que se geram nesse processo de diferenciagéo

26  “For there is no such thing as perpetuall tranquility of mind, while we live here; because life
itself is but Motion, and can never be without Desire, nor without Feare, no more than without
Sense”, cf. Thomas Hobbes [Leviathan, VI, § 58], in Flathman 1997: 37.

27 Thomas Hobbes [Leviathan, VXI, § 2], in Flathman 1997: 55.
28 Thomas Hobbes [Leviathan, VXI, § 2], in Flathman 1997: 55.




e BOLETIM DA FACULDADE DE DIREITO

resultante da persegui¢do dos seus desejos que depois se tornam poderosos
factores de dissensdo. Porque, de facto, sdo a gldria e o poder que estimulam
a rivalidade e a desconfianga mutua. E é tudo isto que finalmente faz de cada
homem um inimigo dos outros homens e é também por tudo isso que pela
concretizagdo dessa logica os homens se tornam inimigos de todos os homens,
pois todos conflituam na prossecugio dos seus objectivos de poder e afirmacéo.
Perante um tal perigo, Hobbes percebeu que era necessario um poder que nido
contemplasse a possibilidade de resisténcia. A um poder assim € justo e legitimo
chamar de poder irresistivel. E ha uma clara homologia, como ja havia em
Santo Agostinho e em Lutero, por exemplo, entre a natureza dos dois poderes,
o temporal e o transcendente. O poder irresistivel de Deus e das suas leis serve
apenas de modelo ao poder irresistivel do soberano e das sua leis29.

Sabe-se, todavia, que até em Hobbes este tipo de promoc&o néo € afinal
puramente cirenaico ou retorico, mas € antes uma implicagdo de uma filosofia
conservadora. O que mobiliza Hobbes é o medo, é o medo da morte violenta,
0 que mobiliza positivamente Hobbes é a preservagdo de si. E finalmente a
consciéncia pratica de que com base na suas convicgdes primdrias a unica saida
para a salvaguarda da sociedade humana é justamente o Pacto com todas as
obrigacdes que dai resultam. E assim regressa-se de novo ao telhado do edificio.

5. Sensismo moral e positivismo juridico

O voluntarismo em Hobbes faz corpo com a sua teoria do bem e do mal
mas essencialmente através da articulacdo que ai se estabelece como o medo. A
abordagem empirica e sensista leva ao sentimento de averséo por tudo aquilo que
desagrada, seja dor ou outra contrariedade qualquer. No voluntarismo teoldgico
os homens receiam o poder de Deus e séo levados a obedecer as sua leis porque
temem os castigos eternos. Mas depois o processo juridico inverte-se e esse € o
segredo de Hobbes e a sua originalidade. E essa inversio que torna dificil a critica
que, contudo, é facil de aplicar aos outros esquemas voluntaristas e positivistas.
E inverte-se como? Porque o que leva a obedecer ao soberano — para 14 do
facto de que as leis positivas estabelecidas por ele, isto € pelo seu poder, pelo
seu império, & imagem das leis divinas contém a possibilidade de castigos e
penas — é essencialmente resultante do facto de que atentar contra o soberano,
seja ele unipessoal ou uma assembleia, ¢ atentar contra o Pacto e atentar contra o
Pacto, é atentar contra si mesmo, porque essa imprudéncia coloca os homens de
novo na senda do estado de natureza, o que significa no caminho da guerra de
todos contra todos e portanto no caminho do imenso perigo que isso representa,

29 Que fique muito claro e de uma vez por todas. O dispositivo das remuneragdes e das penas
¢ inseparavel da propedéutica sensualista do prazer e da dor, ¢ ambos sdo insepardveis, na
modernidade, de posi¢des voluntaristas no plano teoldgico e positivistas no plano juridico.




DOUTRINA e

ou seja a morte violenta. E este 0 medo por exceléncia. Entdo o medo ndo &
tanto decalcado do medo teoldgico como € o caso por exemplo em Locke, mas
da faléncia das institui¢cdes construidas artificialmente pela vontade racional dos
homens.

O esquema ¢ laico. E ainda que Hobbes saliente o facto, com importincia
para a sua propedéutica moral, de que ndo existe bem moral ou mal moral a
margem de leis constituidas, na linha do mais estrito positivismo juridico, ou
seja de que “there are no authentical doctrines concerning right and wrong,
good and evil, besides the constituted laws in each realm and government™30,
isso ndo significa que fique amarrado a um esquema demasiado comprometido
com o voluntarismo teologico porque ele separa com clareza as trés instincias
juridicas, a lei divina, a lei natural e a lei civil. Mas em boa verdade sé a dltima
lhe interessa verdadeiramente. Primeiro considera que a lei divina e a lei natural
sdo amesma lei e em segundo lugar, e que ¢ de uma importincia capital, que Deus
s6 ordena o que a razdo mostra ser obrigatdrio para a nossa preservagdo. Aqui
reside o essencial da diferenga entre o voluntarismo e positivismo hobbesiano
e os voluntarismos e positivismos radicais, porque radicalmente ancorados no
império divino, até ao limite da completa arbitrariedade e da pura irracionalidade.
Em resumo Hobbes ndo segue Ockham até as ultimas consequéncias do seu
pensamento.

Em tltima instincia, Deus ¢ descartavel e supérfluo no sistema juridico e
politico engendrado por Hobbes. A lei civil resulta do Pacto e este de um longo
processo intelectual calculista e interessado. E uma construgdo do homem até
porque s6 0 homem esta em jogo nesta questdo. E por isso que Hobbes nunca é
externalista, porque a fonte da obrigag@o estd na lei e a lei é uma consequéncia
do Pacto. Pacto, lei, perda de direitos e contragdo de obrigagdes sdo uma e a
mesma coisa. E € por isso também que o voluntarismo teoldgico hobbesiano
ndo faz mossa no seu sistema laico e secularizado, porque ele € apenas um
modelo e ndo homdlogo do dispositivo positivista, sendo que o soberano no
seu sistema € pela natureza da origem do Pacto, nio o mero tirano porque
lawgiver, mas o protector da sociedade que impede que ela recue para o estado
de natureza. E essencialmente por isso que se lhe deve obedecer, embora,
a maneira do voluntarismo positivista mais estrito, o soberano e a lei, de que
¢ depositario, ganhem eficicia também pelos castigos que o soberano pode
decretar em consonéncia com o seu império. Ai, sim, a homologia funciona, o
soberano pode possuir um poder irresistivel. Mas a homologia nunca é completa
a partir do momento em que o medo maior ndo reside nos castigos infligidos
pela lei e pelo soberano, mas justamente na possibilidade de que essa lei ou esse

30 Thomas Hobbes [De homine and de cive], in Gert 1991: 98.




s [)LETIM DA FACULDADE DE DIREITO

soberano possam deixar de exercer o seu poder pacificador. Nos sistemas em
que se exorbitavam os prestigios dos rewards and punishments acontecia que se
exorbitava também uma identificagdo do mal com o sofrimento e do bem com o
prazer, para que a ameaca funcionasse em pleno. Hobbes nfo explora muito essa
légica. Como ja se viu associa o bem e o mal aquilo de que sentimos desejo ou
aversdo. Isso faz toda a diferenga.

O fundamento ultimo do medo, como alids ja mostrei, radica
essencialmente no perigo do regresso ao estado de natureza. E isso mesmo que
consubstancia a radical inevitabilidade do Pacto, assim como o seu caracter
plenamente construido e artificial.

Muito mais poderia ser dito acerca do voluntarismo hobbesiano, mas o
essencial esta dito, sobretudo através da salvaguarda de que o voluntarismo em
Hobbes nunca tem a forga suficiente para empurrar Hobbes para o beco sem
saida do externalismo, uma vez que ai a autonomia cede a heteronomia. Em
Hobbes é o Contrato que é o lawgiver, ou o seu fundamento. Ndo ha qualquer
confusio entre Deus e a Sociedade Civil. Alids Deus torna-se supérfluo no
esquema de Hobbes.

E essencialmente este facto que confere ao pensamento de Hobbes o seu
humanismo radical. Mas convém néo esquecer que esta superfluidade ¢ deduzida
pelos leitores e consagra uma espécie de ma-fé. Se interpretarmos Hobbes pela
positividade da palavra escrita, Hobbes ¢ um externalista e nesse caso o seu
humanismo resulta muito mitigado. Simplesmente se eu entender, como entendo,
que Deus estd como entidade supérflua no seu esquema ético-juridico, entéo
também o seu voluntarismo teoldgico e o seu positivismo juridico, sdo para
inglés ver, neste caso literalmente. E este facto que faz da obra de Hobbes uma
questdo complexa. Mas se tivermos em conta a reagio brutal a sua obra que chega
sobretudo da parte da Igreja, é-se levado a concluir que, de facto, o seu esquema
¢ materialista e ateu, e a tese da superfluidade faz todo o sentido. Nessa altura
confirmo: o seu humanismo ¢ radical. E é essa também a minha interpretacdo
dos factos. Ora neste enquadramento a reflexdo hobbesiana conduz ao sentido
da autonomia a margem de qualquer consideragio de tipo intuicionista. E por
outro lado a sua propedéutica sobre o problema do bem e do mal, assim como do
prazer e da dor ndo estariam ao servico do universo ameagador das remuneracoes
e das penas, constituindo pelo contrario uma analise puramente realista, sensista
e materialista. E neste ponto que reside a sua total originalidade.

BIBLIOGRAFIA ESSENCIAL

Afonso Costa, M.,




DOUTRINA e

2008 A ideia de felicidade em Portugal no século XVIII entre as Luzes
e o Romantismo. Eticidade, moralidade e transcendéncia, Lisboa, ed.
Policopiada.

Caillé, A. e outros autores (dir.)

2001 Histoire raisonnée de la philosophie morale et politique, Paris: La
Découverte.

Canto-Sperber, Monique (dir.)

1997 Dictionnaire d’éthique et de philosophie morale, Paris: Presses
Universitaires de France.

Darwall, Stephen

1995  The british moralists and the internal ‘ought’ (1640-1740),
Cambridge: Cambridge University Press.

EPICURO

Conche, Marcel (coord.)

1992 Epicure: Lettres et maximes, Paris: Presses Universitaires de
France.

Forte, Jodo

1994 Epicuro: Carta sobre a felicidade, Lisboa: Relégio d’Agua.

Haakonssen, Knud

1996  Natural law and moral philosophy, from Grotius to the scottish
enlightenment, Cambridge: Cambridge University Press.

Hespanha, Anténio Manuel

1997 Panorama do pensamento juridico-politico europeu, Lisboa:
Europa-América.

HOBBES

Flathman, Richard e David Johnston (ed.)

1997 Thomas Hobbes: Leviathan, Londres: Norton. [1651]

Gert, Bernard (ed.)

1993  Thomas Hobbes: Man and citizen, de homine and de cive,
Indianapolis: Hackett Publishing Company. [1650]

Hobbes, Thomas

1995 De Cive: «Philosophical rudiments concerning government and
society», in Schneewind, J. B. (ed.) Moral philosophy from Montaigne to
Kant (2 Vols.), Cambridge. [1650]

Tonnies, Ferdinand (ed.)

1984 Thomas Hobbes: The elements of law natural et politic, Londres :
Frank Cass. [1640]




s [)LETIH DA FACULDADE DE DIREITO

Macpherson, C.B.

1971  La théorie de I'individualisme possessif. De Hobbes a Locke,
Paris: Editions Gallimard.

Piovani, Pietro

1961  Giusnaturalismo ed etica moderna, Bari: Laterza.

Polin, Raymond

1953 Politique et philosophie chez Thomas Hobbes, Paris: Presses
Universitaires de France.

Schneewind, J. B.

1998 The, invention of autonomy. A history of modern moral philosophy,
Cambridge: Cambridge University Press.

Selby-Bigge, L. A (ed.)

1897  British moralists (2 Vols.), Oxford: Oxford Clarendon Press.
Strauss, Leo

1965 Natural right and history, Chicago: University of Chicago Press.
Taylor, Charles

1989 Sources of the self: The making of modern identity, Cambridge:
Cambridge University Press.

Tuck, Richard

1998 Natural rights theories, Cambridge: Cambridge University Press.
[1979]

Willey, Basil

1934 The seventeenth century background, Nova lorque: Columbia
University Press.

1949  The eighteenth century background, studies on the idea of nature
in the thought of the period, Londres: Chatto & Windus.




